Einfiihrung in die Matthdus-Passion
Jorg Frey

Die Matthaus-Passion Johann Sebastian Bachs ist das grofSte und bedeutendste Werk evangelischer
Kirchenmusik. lhre Wiederauffihrung durch Mendelssohn im Jahr 1829 leitete die
Wiederentdeckung des zeitweise fast vergessenen Leipziger Meisters ein. Erstmals aufgefiihrt wurde
sie am 11. April 1727 in der Leipziger Thomaskirche, im Rahmen der am Karfreitag Nachmittag in
einer der Hauptkirchen der Stadt abzuhaltenden Passionsmusik, zu deren Organisation Bach durch
seinen Vertrag mit dem Rat der Stadt verpflichtet war. Diese sollte er so gestalten, , dass sie nicht
zulang wahren, auch also beschaffen seyn moége, damit sie nicht opernhafftig herauskommen,
sondern die Zuhorer vielmehr zur Andacht aufmuntere.” Neben der etwas kiirzeren, seit 1724 in vier
Fassungen aufgefiihrten Johannes-Passion ist aus dieser Praxis allein die Matthaus-Passion
vollstandig erhalten. Die heute als glltig angesehene Fassung von 1736 liegt in einer Reinschrift
Bachs vor, in der er den Bibeltext und den Eingangschoral ,,0 Lamm Gottes, unschuldig” in roter Tinte
schrieb.

Formal handelt es sich bei der Matthdus-Passion um eine ,,oratorische Passion”, bei der nicht eine
freie Nachdichtung, sondern der ungekiirzte Bibeltext der Passionserzdhlung des
Matthiusevangeliums (Matth3us 26-27) in Luthers Ubersetzung zugrunde liegt: von der Salbung Jesu
in Bethanien Uber sein letztes Mahl, die Gefangennahme, den Prozess vor dem Hohen Rat und dem
romischen Statthalter Pontius Pilatus, seine die Kreuzigung bis zu seiner Grablegung. Dieser wird
musikalisch deklamiert von der Erzahlerstimme, dem Evangelisten, und den jeweiligen dramatis
personae: Jesus, Petrus, Pilatus, der Hohepriester, Dienerinnen, Zeugen usw. Wo Gruppen sprechen
wie die Jiinger Jesu, seine Anklager oder die aufgepeitschte Volksmenge, ibernimmt der Chor diese
Rollen.

Erweitert wird der Bibeltext zunachst durch freie Dichtungen aus der Feder des Librettisten und
Textdichters Henrici alias Picander, der diese Texte in Anlehnung an Passionspredigten des Rostocker
Pastors und Superintendenten Heinrich Mdller verfasst hat, die sich in Bachs Bibliothek fanden.
Wenn sich in den Predigten z.B. eine Passage findet, in der Abend der Grablegung Jesu mit dem
Zeitpunkt der Stinde Adams im Paradies verbunden wurde (,,Am Abend / da der Tag kihle worden
war / kam die Siinde der Menschen erstlich ans Licht / am Abend nimmt sie Christus wieder mit sich
ins Grab / dass ihr nicht mehr gedacht werde. Um die Vesper-Zeit karn das Taublein Noah zum
Kasten /...“), so wird dies im Text der Matth&dus-Passion unverkennbar aufgenommen: ,,Am Abend da
es kiihle war, ward Adams Fallen offenbar. Am Abend driicket ihn der Heyland nieder. Am Abend
kam die Taube wieder, und trug ein Oel-Blatt in dem Munde. O Abendstunde!“

Theologisch bewegen sich diese Texte in der lutherischen Tradition, in der Jesu Passion und Tod als
stellvertretendes Siihneleiden fiir die ganze Menschheit verstanden wird. Zugleich fligt Picander
gemass der barock- friihpietistischen Tendenz seiner Zeit starker affektive Elemente ein, die Jesu
Menschlichkeit und die Vorbildhaftigkeit seines Handelns betonen oder gar die Betrachter durch den
erregten Einwurf ,Lasst ihn, haltet, bindet nicht!” in die Handlung eingreifen und Jesus vor der
Gefangennahme bewahren wollen. In Erweckung von Mitempfinden soll die innere Teilnahme der
Horer am Passionsgeschehen, religiose Vergegenwartigung und letztlich Reue und Umkehr erweckt
werden.



Am starksten auf die Vermittlung des Geschehens zielen die Choréle, Strophen aus damals
bekannten Kirchenliedern. Sie formulieren weniger individuell als die freien Dichtungen und bringen
damit einen héheren Grad von theologischer Objektivitat ein. Sie sind fiir die Hérenden eine
Einladung, in die Stimme der Gemeinde innerlich einzustimmen. Denn letztlich geht es in der
Passionsmusik um ,, Andacht”, um die glaubende Aneignung der christlichen Grunderzdhlung vom
Leiden und Sterben Jesu. Die Aufflihrung der Passion soll gerade kein ,opernhaftes’ Geschehen sein,
kein Theater mit einem nur asthetisch beteiligten Publikum sein, sondern eine Verkiindigung
biblischer Texte, die zur andachtigen Betrachtung und zur innerlichen Bejahung fiihrt. Dies zu
vermitteln, ist die Funktion der Chorale. Dabei steht der Chor vor der Aufgabe, in abruptem
Rollenwechsel von der eben noch eingenommenen Perspektive der Gegner, etwa in den emotional
aufgepeitschten Turba-Chéren, in die Rolle Gemeinde zu wechseln, die dieses Geschehen im
Glauben auf die eigene Existenz bezieht und in Bekenntnis oder Gebet darauf antwortet.

Der monumentale Charakter der Matthdus-Passion kommt formal durch die Zwei- oder z.T. gar
Dreichorigkeit zustande: Die Er6ffnung im Eingangschor ist besonders komplex. Hier tritt —in
Picanders Dichtung — die Tochter Zion auf, also eine biblische Frauengestalt, die flir das Gottesvolk
steht und andere ,Tochter”, d.h. die Glaubigen bzw. die Gemeinde, zur Klage aufruft. So ergibt sich
eine Wechselrede, in der Frauen klagend ,, den Brautigam“ betrachten — als das ,,Lamm Gottes”, das
leidet und darin die Sinde der Welt tragt: ,Sehet!” , Wen?“ ,Den Brautigam. Seht ihn! ,Wie?“ ,Als
wie ein Lamm“ — wahrend sich lber diesem erregten Klagegesang dann ganz ruhig der betrachtende
Choral legt: ,,0 Lamm Gottes, unschuldig am Stamm des Kreuzes geschlachtet...” Theologisch geht es
also um diese betrachtende Aneignung der Passion. Sie soll nicht in Distanz bleiben, sondern in dem
Betrachter selbst etwas auslosen: Mitgefiihl, aber dann auch Umkehr — und letztlich die Gewissheit,
dass dieses Geschehen uns zugut, zu unserem Heil erfolgt ist.

Die Choriéle bieten ein wichtiges Korrektiv fir die Rezeption der Passion: Wenn das Geschehen der
Auslieferung und Verhaftung Jesu zunachst zur Entriistung fiihrt, etwa tber Judas, der zur ,,Schlange”
und zum Morder geworden sei, wird die nach auRen gerichtete Erregung sogleich umgebogen: Als
Jesus den Jingern den Verrat ankiindigt, fragen diese in erregter Betroffenheit: ,Herr, bin ich’s?“ Die
Antwort gibt der Choral: , Ich bins, ich sollte biissen...!“: Nicht Judas, nicht irgendwelche bdsen
Menschen, auch nicht die Juden oder Romer sind schuld am Tod Jesu, sondern, theologisch

gesprochen: ,ich”. und meine Siinden.

Dies ist auch im Blick auf die Elemente der Passion wichtig, die haufig zu einer antijidischen Wirkung
und Vereinnahmung des Werks gefiihrt haben: Als die Anklager und die Volksmenge Jesu Tod
fordern und Pilatus alle Verantwortung von sich weist, sprechen diese den fatalen Satz aus: ,Sein
Blut komme Uber uns und unsere Kinder.” Dieser wurde lange Zeit dahingehend verstanden, als ob
die Juden als Volk die Schuld am Tod Jesu auf sich genommen hatten — mit der Folge schlimmer
antijidischer Verirrungen durch die Jahrhunderte. Gewiss ist eine fanatisierende Wirkung moglich,
wenn man sich von den Emotionen der Turba-Chére hinreilRen ldsst. Folgt man aber den Hinweisen
zur betrachtenden Aneignung, dem ,Ich bin’s, ich sollte biiBen”, dann Iasst sich die Schuld nicht mehr
auf andere abwalzen, und die Betrachtung der Passion fiihrt zur eigenen Einkehr und Umkehr. Die
Betrachtung der Glieder Jesu erreicht den Hohepunkt, wo mit einem Dornenkranz gekrénte Haupt
Jesu in den Blick genommen wird: ,,0 Haupt voll Blut und Wunden, voll Schmerz und voller Hohn! O
Haupt, zu Spott gebunden mit einer Dornenkron! O Haupt, sonst schon gezieret mit hochster Ehr und
Zier, jetzt aber hoch schimpfieret, gegriiRet seist Du mir...”



Nach der Kreuzigung und den letzten kleinen Szenen unter dem Kreuz wird lapidar vermerkt, dass
Jesus mit einem lauten Schrei ,verschied”. Der Choral bezieht dieses Geschehen auf unsere eigene
Sterbestunde: ,Wenn ich einmal soll scheiden, so scheide nicht von mir! Wenn ich den Tod soll
leiden, so tritt du denn herfiir. Wenn mir am allerbangsten wird um das Herze sein, so reilR mich aus
den Angsten kraft deiner Angst und Pein.” So ist die Hoffnung des Glaubens formuliert, dass ihm in
der eigenen Todesstunde das Bild des Gekreuzigten vor Augen stehe und Christus als der Lebendige
hervortritt und aus der Angst reiRRt, weil er — fiir uns — diese letzte und tiefste Angst durchlitten hat.

Am Ende wird Jesus ,,am Abend als es kiihle war“, von seinen Freunden in ein Grab gelegt. Von
Ostern ist hier nicht die Rede. Das ist liturgisch am Karfreitag nicht passend. Und wahrend Bach in
seiner Johannes-Passion textgemaR schon das Licht aufscheinen lasst, bleibt es hier beim Bedenken
der Gebeine, jedoch in Dankbarkeit fir das darin gewirkte Heil. Und dann hat das Weinen ein Ende.
,Wir setzen uns mit Tranen nieder und rufen dir im Grabe zu: Ruhe sanfte, sanfte ruh! ... Euer Grab
und Leichenstein soll dem angstlichen Gewissen ein bequemes Ruhekissen und der Seelen Ruhstatt
sein. Hochst vergnigt schlummern da die Augen ein.” Der fiir uns schwer verstandliche Text will
sagen: Im Wissen um das, was Jesu Tod fir uns bedeutet, kann der Christenmensch ruhig schlafen.
Das angstliche Gewissen kann sich zwar nicht auf eigenen Werken ausruhen, wohl aber auf dem
Werk Christi. Die Betrachtung der Passion soll zur Gewissheit des Heils fihren. Das ist der Kern
evangelischen Glaubens und auch der Schlusspunkt der Bach’schen Passion.

Jorg Frey



